

#### "4/4/44"

Jung se desilusionó y lamentó de volver a la vida. Además, lo inquietaba que el médico hubiese aparecido en su "forma primordial", ya que esto significaba que había tenido lugar un intercambio fatal.









Cuando se le permitió incorporarse en su cama y preguntó la fecha, lo impactó: saber que era el 4 de abril de 1944.

ESE DÍA (EL 4/4/44) EL DR. H. CAYÓ EN CAMA YNO PUDO LEVANTARSE MÁS. MURIÓ AL POCOTIEMRO, DE SEPTICEMIA. A medida que se iba recobrando, Jung tuvo otras visiones. Noche tras noche, vivía en un estado de beatitud. Las experiencias le resultaban totalmente reales, veraces y objetivas.



Jung escribló sus obras principales después de esta enfermedad y de su cercanía con la muerte. Ese "algo" extraño que era su alma demostraba estar más fuerte que nunca cuando pasó el umbral de los setenta años, y se sentía en condiciones de hacerla oír.

FUTURO SON LA MISMA COSA.

#### Lo Soprenatural

Como ya vimos, lo sobrenatural no era ajeno a Jung. Había visto fantasmas en su casa y, en una ocasión, un espectro femenino lo aterró en Inglaterra y lo obligó a dejar otra vivienda.

Un día, mientras volvía a su hogar...



En otra oportunidad, en un casamiento, se puso a charlar con un hombre acerca de la psicología de los delincuentes.



Lo llevaron a Jung a un lado y lo reprendieron por haber narrado una historia que se ajustaba perfectamente a la del desconocido con quien estaba conversando.

Como médico y analista, Jung estaba siempre atento a los "presagios" vinculados con sus pacientes. Por ejemplo, la esposa de uno de ellos te contó que...



Este relato lo alertó a Jung respecto de ciertos síntomas que presentaba el paciente, en apariencia inocuos.

ÀBIEN! SUTERAPIA ESTÀ PRÒXI -MA ATERMINAR, PERO HAY ALGO QUE ME PREOCUPA. MEGUSTARIA QUE VIERA A UN CARDIOLOGO.



Lo acompañó a la consulta, y el especialista no le encontró nada. Sin embargo, en el camino de vuelta, el sujeto se desplomó en la calle y debió ser llevado a su casa medio moribundo. Su esposa ya había sentido pánico, pues tan pronto el marido la dejó para ir al médico...

CUANDO EL PACIENTE
ESTABLECE CON EL MÉDICO
LA TRANSFERENCIA, O SEA
UN VINCULO INTENSO MÁS
O MENOS INCONSCIENTE,
AVECES PUEDEN PRODUCIRSE SOCESOS PARANORMA
LES, COMO A MÍ ME PASÓ...

Las dotes intuitivas de Jung, sumadas a la fuerza de su personalidad, hicieron que se viera en él a un "gurú", un maestro, "el sabio de Kusnacht". Su aceptación de la realidad psiquica de los presagios lo lievó, naturalmente, al estudio de las adivinaciones, es especial el I Ching, el libro chino de los oráculos o Libro de las Mutaciones.

El Ching lo había fascinado desde 1920. Un verano, en Bollingen, cortó un puñado de cañas que pudieran servirle para un oráculo...

YME SENTÉ DURANTE HORAS BAJO UN PERAL CENTENARIO, PRACTICANDO LA TECNICA DEL I GHING. SURGIERON

¿Cuál era la relación entre los fenómenos psíquicos o parapsíquicos y los fenómenos físicos?

Jung aplicó el **¡Ching** a sus pacientes. Un joven con un fuerte complejo materno tenía grandes dudas acerca de si debía casarse con cierta muchacha.





TODA SUERTE DE FENÓMENOS INDIS-

CUTIBLEMENTE LLAMATIVOS.

Jung conocía muy bien los "perniciosos equívocos" reinantes entre los occidentales que se oponían a la adivinación. A un corresponsal desconocido le aconsejó que no creara un Instituto dedicado al empleo del 1 Ching, advirtiéndole...



Aquí vemos, otra vez, la ambigua relación que existía entre el mundo del Número 2 de Jung, el adivinador místico, y el de su Número 1, el científico racionalista. Este contraste persistió toda su vida. Son los opuestos antagónicos que subyacen en el pensamiento occidental mísmo: la mente y la materia, el espíritu y el cuerpo, el orden y el caos, la eternidad y la muerte, etc.

### Psicología de la Religión

Siendo un científico y un racionalista, ¿qué buscaba Jung en la "psicología de la religión"?

Lo que llamamos "religión" evolucionó a lo largo de una serie de etapas...



Todas estas figuras religiosas tuvieron, en cualquier momento histórico, una cosa en común: la experiencia interna de la divinidad. A esta experiencia Jung la llamó numinosa (en latín, "numen" era cada una de las deldades paganas).

oye...

LAVOZ DELGRAN ESPÍRITU.

Cuando el chamán oye...

...o el místico cristiano experimenta



... ambos aluden a un arquetipo de integridad, el arquetipo del Símismo, representado como imagen de Dios.

Todas las religiones confirman la existencia de "una totalidad" independiente del yo individual y cuya naturaleza trasciende a la conciencia.



A lo que apunta, en realidad, la experiencia numinosa de la "divinidad interna" es al proceso de individuación.

El arquetipo de la totalidad o integridad se manifiesta en los sueños, mitos y fantasías. Ocupa una posición central en el inconsciente y tiende a vincular a los restantes arquetipos con ese centro, que está próximo a la imagen de Dios.



### Simbolismo de la Misa Católica

Cuando el cristiano habla de "alcanzar la salvación a través de Cristo", se refiere al proceso de individuación (la salvación) y a una imagen del Sí-mismo total (Cristo, la imagen de Dios). El primero tiene su dramatización ritual en la misa católica, donde el pan y el vino simbolizan a Cristo.



Luego la figura de este dios era desmembrada y distribuida entre los fieles para que la comieran.

La ingestión del "cuerpo y sangre" de Cristo en la misa no sólo conmemora su sacrificio y muerte, sino que simboliza su resurrección y transmutación en el cuerpo inmortal de la Iglesia.

El desmembramiento sacrificial, la muerte y el renacimiento son los pasos rituales de un proceso de transmutación que también sobrellevaban los chamanes tribales, desde la antigüedad hasta hoy.

El espíritu del chamán "abandona su cuerpo" e inicia una peregrinación visionaria, durante la cual experimenta... La experiencia del chamán es similar a la pasión de Cristo, pero también al viaje del alma después de la muerte hacia su renacimiento del que hablan el budismo tibetano, el Libro de los muertos de los egipcios

En otras palabras, estas experiencias espirituales de muerte y renacimiento transmiten el proceso de alcanzar la **integridad** a través del sacrificio.

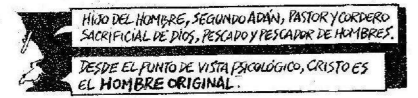


y muchas otras religiones.

# Cristo como Arquetipo del Sí-mismo



Jesús es conocido como "el Cristo", palabra proveniente del término griego "Khristos", que quería decir el "rey ungido" o el "Mesías". Pero tiene muchos otros títulos.



Representa una integridad de la personalidad que sobrepasa al hombre corriente y lo incluye.

Jung define a la "persona integra" o "total" como el Sí-mismo. En el simbolismo arquetípico de la misa, Cristo representa el Sí-mismo, y la misa en sí dramatiza el proceso de individuación. El misterio de la Eucaristía transforma el alma del hombre empírico, que es sólo una parte de él, en su totalidad, expresada simbólicamente por Cristo.

En el cristianismo místico primitivo, Cristo había representado una totalidad que llegaba a abarcar el ánima o Sombra del hombre; pero luego la Iglesia desarrolló una imagen sumamente unilateral de Cristo....



# La Leyenda de Fausto

El Fausto, de Goethe, narra la historia de un alquimista alemán del siglo XVI que vendió su alma a Satán a cambio de poderes diabólicos. La significación profunda de Fausto reside en que ejemplifica el dilema espiritual del hombre de ciencia moderno.



EL CIENTÍFICO FORMULA UN PROBLEMA QUE HACE SIGLOS SE VIENE ELUCUBRANDO. ... Y ES ÉSTE: CÓMQ UBE-RARSE DE LOS OPVESTOS DEL BIEN Y DEL MAL, LA MATERIA Y EL ESPÍRITU, LA FE Y EL CONOCIMIENTO, ETC.

Fausto sueña con poseer a Helena de Troya.

ELLA ES SU IMAGEN ANÍMICA O EL ÁNIMA CON LA DUE EQUINOCADAMENTE SE IDENTIFICA . Y YO, MEFISTÓFELES, SOY LA SOMBRA DE FAUSTO.



El drama de Fausto ejemplifica las dificultades de la individuación para las personas que pertenecen al mundo cristiano y al científico.



En un sentido psicológico, al crear una Sombra opuesta el símbolo del Cristo perdió su integridad.

Johann Wolfgang Yon Goethe 1749-1832

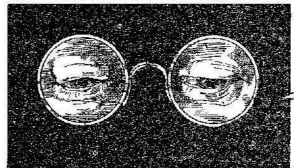
### El Cuarto Término

La lucha fáustica del hombre occidental con el aspecto oscuro de la naturaleza humana arraiga en un problema teológico. ¿Cómo puede un Dios omnipotente y de bondad infinita permitir la existencia del mal? Si Dios no creó al Demonio, entonces éste se creó a sí mismo, lo cual refuta la omnipotencia de Dios. El mal debe ser, entonces, fruto de la elección del hombre, de su Pecado Original, que el sacrificio de Cristo tenía por objeto redimir.

Esta división irreductible entre el bien y el mai implica que el cristianismo no fue capaz de unir los opuestos que presenta la naturaleza. La mayoría de las religiones enfrentan el problema de los pares de opuestos (bien y mal, masculino y femenino, yin y yang, etc.), pero el cristianismo equiparó lo femenino con una Virgen María inmaculada, o bien con la tentadora y malévola Eva.

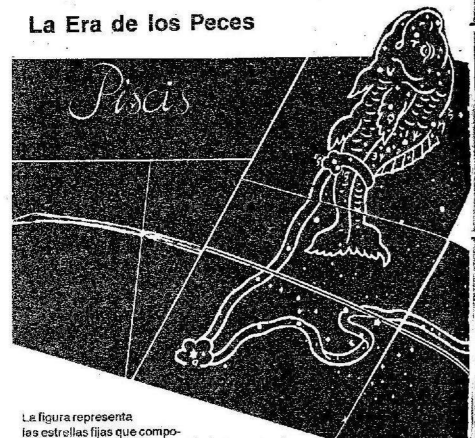
La naturaleza sexual de lo femenino es enturbiada y reprimida, dejando así a la figura de Cristo identificada a tal extremo con la Luz, que inevitablemente arroja una Sombra. Una secta primitiva de místicos cristianos, los gnósticos, había intentado completar la Trinidad del Padre, el Hijo y el Espíritu Santo con un cuarto término: la misteriosa y oscura dimensión fernenina de la naturaleza.

En 1950, el Papa proclamó como dogma de fe la doctrina de la Asunción de la Virgen Bendila, su elevación al cislo y su reunión con el Hijo en las Bodas Celestiales. Según Jung, esto equivalía a un reconocimiento inconsciente del "cuarto término" por parte de la Iglesia, y afirmó que era "el más importante fenómeno religioso desde la Reforma"...



...juna Bofetapa A LA VISIÓN RACIONALISTA DEL MUNDO I

"Nos cegamos deliberadamente si no somos capaces de ver su índole simbólica y de interpretarlo en términos simbólicos".



de la eclíptica, y el de la derecha en sentido horizontal. Ahora bien: ¿qué es la eclíptica? La Tierra tarda un año en girar en torno del Sol, pero desde el punto de vista terrestre parecería que es el Sol el que da vueltas a la Tierra contra

estrellas. El pez de la izquierda parece nadar en sentido vertical respecto

A este "gran circulo" anual que el Sol parece trazar sobre el cielo de estrellas filas se lo conoce como eclíptica:

peces (en latín la palabra es "piscis") unidos por un "cordón" de

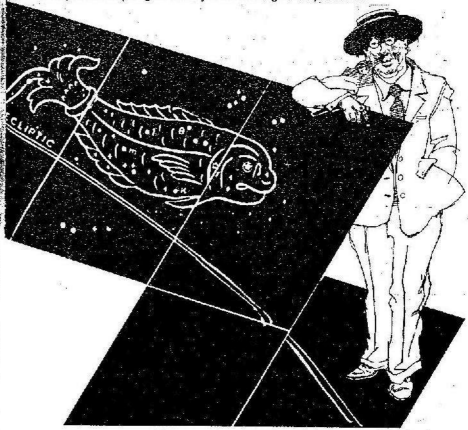
nen la constelación de Piscis, formada por dos

el telón de fondo de las constelaciones.

Todos los años, alrededor del 21 de marzo, el Sol cruza el Ecuador, y en ese momento el día y la noche tienen igual longitud. Se lo llama el "equinoccio de primavera" ("equinoccio" quiere decir "igual noche"), y al punto de la eclíptica en que está el Sol en ese instante, el "punto equinoccial de primavera".

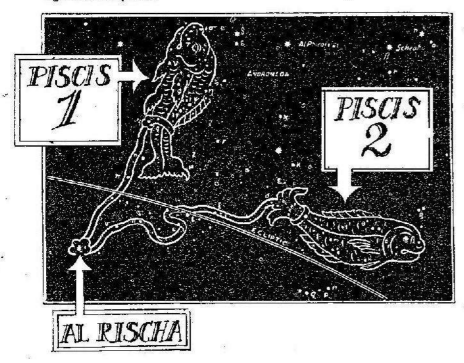
En el equinoccio de primavera de cada año, el Sol vuelve a situarse en la misma posición sobre la eclíptica. Bueno... ¡no exactamente la misma! El punto equinoccial retrocede todos los años un poco. En 72 años, llega a estar un grado más atrás. A este movimiento de retroceso se lo conoce como "precesión de los equinoccios".

Jung empleó la constelación del "par de peces" para interpretar el problema de los **opuestos** que en el cristianismo estaban inextricablemente anudados: el "pez del espíritu" (izquierda) y el "pez de la materia" (derecha). Puso de relieve este conflicto estudiando la precesión de los equinoccios a lo largo de la ecliptica. Fue su interpretación más grandiosa y ambiclosa. ¿Cómo procedió?



#### El Nacimiento de Cristo en Piscis 1

Veamos más atentamente Plscis 1. Jung demostró que el nacimiento de Cristo tuvo lugar cuando el punto de primavera estaba alineado con la estrella liamada Al Rischa o "el Nudo", donde comienza el cordón que liga a los dos peces.



Más o menos por esa época, en el año 7 a.C., apareció en Belén la famosa "estrella" que en rigor no era tal sino una triple e inusual conjunción de los planetas Júpiter y Saturno. Esta triple visión de la "estrella" quedó personificada en los Tres Reyes Magos, para quienes anunciaba la llegada del Rey (Júpiter) de los judíos (Saturno). Cristo es simbolizado por Piscis 1, el "pez del espíritu", el Mesías que anuncia la nueva Era de Piscis.

Es sorprendente que la estrella de Belén apareciera "por coincidencia" en el punto primaveral de Piscis, inaugurando una Nueva Era. Pero no lo es menos que en esa época se usara como nombre y símbolo de Cristo el "pez", el Dios "que se hizo hombre".



NACIDO COMO UN PEZ, TUVO POR DISCIPULOS A LOS PESCADORES.



HE VENIDO A CONVERTIR A LOS HOMBRES EN PESCADGRES.







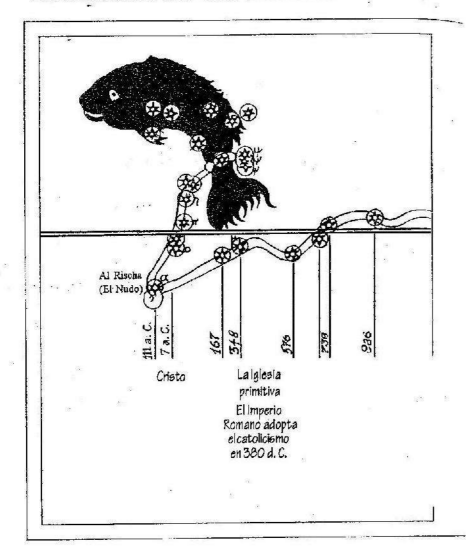


No hay pruebas de que el simbolismo del pez fuera utilizado conscientemente.



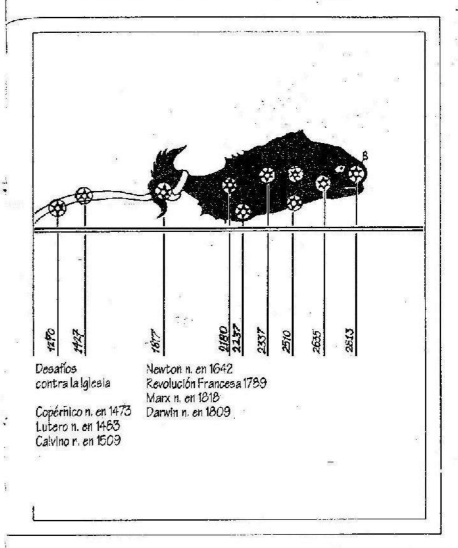
PARECE HABER APARECIDO EN FORMA NATURAL, SIN QUE NADIE SE DETUNIERA A PENSAR EN ELLO.

## La Difusión del Cristianismo



Mientras el punto de primavera recorre la ecliptica alineado con las estrellas de Piscis 1, la Iglesia Cristiana crece, se fortalece y desarrolla su imagen del Cristo inmaculado y bondadoso, el Rey o "Pantokrator" todopoderoso.

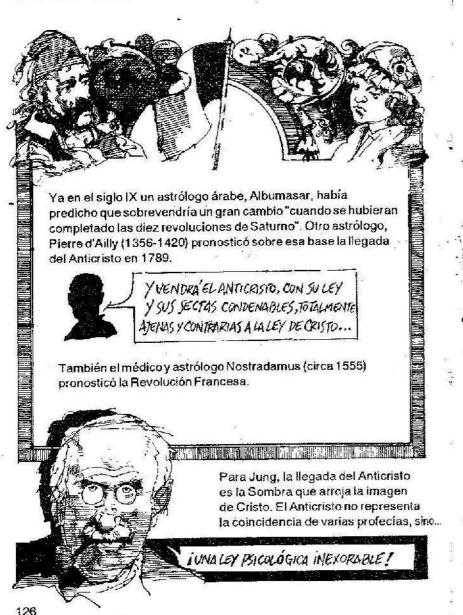
### El Avance hacia el Anticristo



Pero luego, cuando el punto de primavera recorre el cordón que une a los peces, comienzan a florecer doctrinas heréticas, en un movimiento que culmina en la Reforma y en violentos conflictos en todo el cristianismo. Este se fue desintegrando en Europa durante el Renacimiento, con sus viajes y descubrimientos, su ciencia y su neopaganismo.

#### Profecías del Anticristo

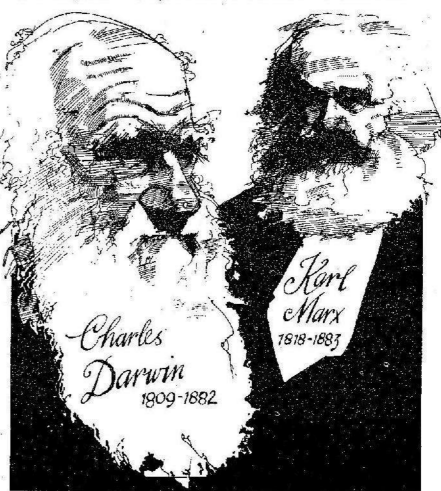
En el "período del cordón" fueron frecuentes las predicciones sobre la venida del Anticristo. Suele remontárselas a 1789, el año de la Revolución Francesa.



### El Opuesto Especular

El punto de primavera alcanzó la primera estrella de la cola de Piscis 2 en 1818. Llegamos así al "enantiodromiano" u "opuesto especular" del cristianismo, a una era en la que prevalecen las formas de pensar anticristianas.

El "nacimiento del Anticristo" tuvo lugar con la Revolución Francesa, cuando se entronizó en la catedral de Notre Dame, en París, una estatua de la Diosa de la Razón. Muy pronto, Charles Darwin (nacido en 1809) y Karl Marx (nacido en 1818) establecerían el materialismo anticristiano.



### Racionalismo Científico

Durante los siglos XIX y XX, al pensamiento occidental suprimió lo que Jung llamaba la "imaginación mitopolética".



El puente de la experiencia espiritual que antaño permitta cruzar la línea divisoria de los opuestos se hundió, pues no pudo pasar la prueba empírica de la "causa y efecto" de la ciencia.

Hacia el fin de su vida, Jung se aplicó a dar lugar a ambos mundos, el de la ciencia y el de la imaginación mitopoiética. Sus antiguas personalidades Número 1 y Número 2 estaban puestas ahora en el proyecto total de la civilización occidental.

# La Psicología de la Alquimia

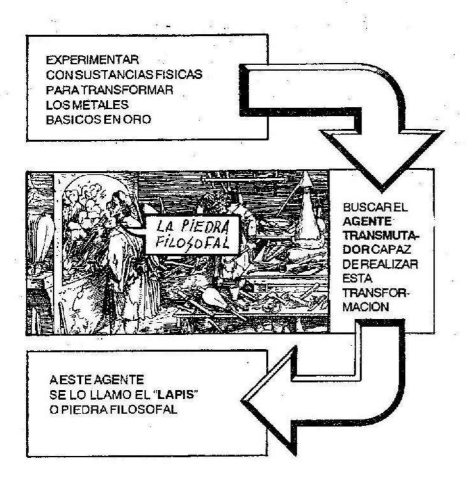
Jung encontró un equivalente histórico de su psicología en la **alquimia** medieval ("alquimia" deriva de "al", palabra árabe, y "khemia", palabra griega, y es el "arte de transmutar los metales"). La alquimia había dado una peculiar solución al problema de la unión de los opuestos.



Fue el primero en volver **psicológicamente** accesible la alquimia para el siglo XX, al mostrar que sus símbolos eran similares a las imágenes arquetípicas del sueño.

### La Piedra del Alquimista

La alquimia, llamada "el arte hermético", era una práctica secreta u oculta que recibió su nombre de su legendario fundador, Hermes Trimegisto, el "tres veces grande Hermes". ¿Qué objetivos perseguía?



Es probable que la finalidad del alquimista no fuese la producción de oro material sino de oro "filosófico": no le interesaba únicamente la transformación de la materia inanimada si su propia transformación espiritual.

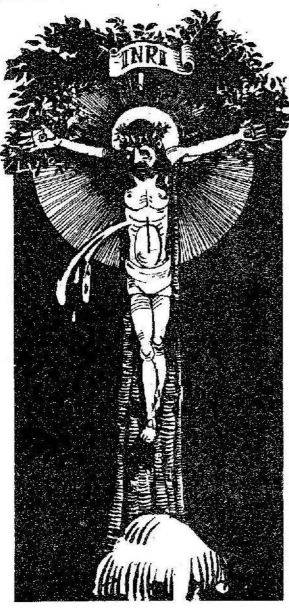
Jung pensaba que la alquimia representaba la Sombra del cristianismo y la relación que tenía con éste era compensatoria. El dogma unilateral cristiano y su incapacidad para unir los opuestos enajenó a los hombres de sus raíces naturales inconscientes.



Jung sugiere que los alquimistas tomaron creciente conciencia de la Indole mística de su labor. El "lapis" se identificó no sólo con el propio alquimista...

i... Sinto con CRISTO!

En la ecuación alquímica, Cristo = lapis, veían que su misión era no sólo ayudar a Dios a redimir al hombre, sino además redimir a Dios mismo de la materia. El que necesitaba redención no era el hombre, sino la deidad que dormía en las tinieblas de la materia!



En el lapis o piedra filosofal, que era un símbolo del Si-mismo, Jung volvía a encontrar su roca. Compartía el precepto de Gerhard Dorn, el maestro alquimista del siglo XVI, que decía: "¡Transformaos en Piedras Filosofales vivientes!"

Jung entendía que había un paralelismo entre la obra alquímica y el proceso de Individuación, o sea, que la tarea analítica era idéntica a la alquímica.



Ambos eran "pacientes" (del latín "pati", padecer) pues debian enfrentar el terror de su inconsciente en un proceso que apuntaba a una transformación total. Ambos proyectan su inconsciente en "las tinieblas de la materia" para iluminarla y liberarla, o sea, para llevar a ella la conciencia.

Suele representarse al alquimista acompañado de una mujer que to ayuda; es su ánima o Imagen Anímica. Los materiales que ambos "cuecen" o "hierven" tienen equivalentes psicológicos. Por ejemplo, el azufre es "caliente y anhelante".











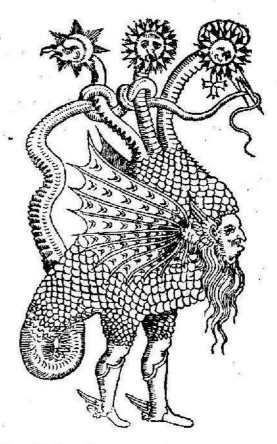
2 ESTANO: SINCERO Y SUBLIME.





# El Espíritu de Mercurio

La indole escurridiza del mercurio, con sus vapores venenosos invisibles, resume los peligros, triquiñuelas y engaños que presenta esta labor. El Espíritu de Mercurio, a través del cual se vuelve posible la unión de los opuestos, es aquí la figura central. Para Jung, Mercurio era la imagen del propio Inconsciente colectivo.



"Soy el antiguo dragón que aparece por doquier en el globo terráqueo, joven y viejo, muy fuerte y muy débil, la muerte y la resurrección, visible e invisible, duro y blando; desciendo a la tierra y asciendo a los cielos; soy lo más alto y lo más bajo, lo más liviano y lo más pesado... Soy la oscuridad y la luz... Soy conocido y sin embargo no existo en absoluto".